
1

STORIA E PREGHIERA. COME LA PREGHIERA COSTRUISCE LA STORIA

Coltivare e trasmettere oggi la necessità di pregare. (Il bisogno di introspezione e di pregare
spontaneamente potrebbe prescindere dalla Rivelazione e dalla grande Tradizione ebraico-cristiana)

(Lorenzo Biagi, Comunità Monastica Camaldolese S. Maria in Colle, 29 novembre 2025)

Aprirsi un varco meditativo sul ‘coltivare e trasmettere oggi la necessità di pregare’  comporta un
esercizio  ermeneutico  non  facile  e  non  scontato. Significa  aprirsi  un  sentiero  in  quel  vissuto
contemporaneo ‘religioso’ in senso antropologico, che è alquanto variegato e complesso. Si usa la
categoria interpretativa per configurare questo nostro vissuto come “Sacro selvaggio”: 

"Usciamo da un periodo - quello che i sociologi chiamano della 'secolarizzazione' - in cui la religione
non era certo morta, però si nascondeva dietro sostituti mutuati dal mondo profano; il culto delle
stelle  dello  spettacolo  prende  il  posto  del  culto  dei  santi,  le  nuove  mitologie  dei  mass  media  si
sostituiscono a quelle delle Chiese antiche…; oppure si dissimulava dietro la valorizzazione dell'eroe
sacrilego (Prometeo, Icaro, Axion e, con la psicanalisi, Edipo), ma, naturalmente, non c'è sacrilegio
senza postulare al contempo un sacro contro cui si lotta.  Oggi tuttavia tutti questi surrogati di religione
elaborati dalla società dei consumi o dalla psicoterapia analgesica fanno l'oggetto di una contestazione crescente.
Allora  permettetemi  di  vedere in queste  esperienze  di  sacro  selvaggio,  anche se  ancora maldestre,  la
volontà di riprendere il  gesto di Mosé quando colpiva con la sua verga… il suolo arido per farvi
scaturire l'acqua che fa rifiorire i deserti"1. Il teologo C. Duquoc osservava che oggi la religiosità non è
più  canalizzata  o  addomestica  dalle  istituzioni  ecclesiali,  essa  è  dipendente  dal  bisogno  di  libera
espressione della soggettività, luogo degli affetti e del sentire soggettivo.2 Se la definizione di ‘selvaggio’
sembra restituire qualcosa di negativo, si può comprendere questa cornice di significato usando la
categoria della  “rivoluzione espressiva” di  C. Taylor  che intende l’odierna effervescenza religioso-
spirituale  come figlia  della  ricerca  di  autenticità  che ci  abita,  prigionieri  e  rinchiusi  come siamo
nell’ordine immanente produttivistico e strumentale, in cui ‘sentiamo’ che la via è vuota, piatta, priva
di un fine più alto3. 

Da  parte  sua,  un  altro  studioso  dell’affermazione  delle  ‘nuove  religioni’,  osservava  che  questo
fenomeno “è diventato un fremito di comunità, le quali, ai margini delle istituzioni sociali,  stanno
vivendo un momento di fervore religioso senza precedenti nei confronti delle grandi religioni , che appaiono come
‘sonnolente  e  stanche’,  e  stanno  lanciando  dal  loro  cielo  una  sfida  in  grande  stile  al  vecchio
cristianesimo”4.

1. Oltre la secolarizzazione… Desecolarizzazione del mondo…

L’osservazione esperienziale  ci  dice  che stiamo veramente facendo l’esperienza dell’uomo come di
quella macchina per fabbricare dei, di cui parlava Freud: l’uomo fabbricatore e distruttore di dei! Di
fronte all’evidenza empirica, scrive Berger, la lettura della secolarizzazione («più» modernità = «meno»
fede) si è rivelata errata. La teoria della secolarizzazione non regge più. Con l’eccezione dell’Europa e
dell’intellighenzia internazionale, “il nostro mondo è tutt’altro che secolare; è religioso come sempre,

1 R. BASTIDE, Il sacro selvaggio,  Jaca Book, Milano 1983.
2 C. DUQUOC, Religion sauvage e foi chrétienne, in “Lumière et Vie”, n. 236(1998), pp. 81-91.
3 C. TAYLOR, L’età secolare, Feltrinelli, Milano 2009, p. 635 sgg.
4 A. N. TERRIN, Nuove religioni. Alla ricerca della terra promessa, Morcelliana, Brescia 1985, p. 7.



2

e in determinati luoghi lo è più che mai”5. Da una parte, osserva José Casanova, le istituzioni religiose
tradizionali  sono  tornate  a  sfidare  le  forze  sociali,  politiche  e  culturali  dominanti,  mettendo  in
discussione la pretesa neutralità dello stato sul piano dei valori e la distinzione tra etica pubblica ed
etica privata6. Dall’altra l’osservazione della realtà porta Berger ad affermare che oggi non viviamo in
un’età  secolare  ma in  quella  del  pluralismo.  Le  fedi  sono  compresenti  a  livello  planetario:  gli  Hare
Krishna  ballano  davanti  alle  cattedrali  gotiche  d’Europa,  il  cristianesimo  si  diffonde  nella  Cina
confuciana,  l’America  Latina  (un tempo uniformemente  cattolica)  vive  un’esplosione  di  presenza
protestante, la regina Elisabetta si era proclamata «difensore di tutte le fedi nel Regno Unito».  Al
contempo i credenti sono immersi nella propria epoca vivendo in prima persona il pluralismo in
quanto persone sia religiose sia secolari7.

A livello antropologico generale, possiamo dire che facciamo l’esperienza per lo più non riflessa,
del sacro come una sorta di riserva inesauribile di pulsioni e di forze, una dimensione esistenziale
potente,  caotica  e  ambivalente,  che  è  al  contempo fonte  di  creatività  e  motivo  di  paura  e  di
tentativo di controllo... Il sacro è una dimensione perdurante nella condizione umana, può essere
rimosso, invocato, temuto, dimenticato addirittura, ma opera comunque.

Zygmunt Bauman, ha denominato  la religione postmoderna come una “religione minima”, fatta di
una spiritualità flessibile, slegata dai dogmi e dalla razionalità che ha distinto la civiltà occidentale.
La  «religion  à  la  carte»  est  une  expression  désignant  la  pratique  d'une  religion  où  un  individu
sélectionne et adhère à certaines doctrines ou pratiques tout en rejetant d'autres, à l'image d'un choix
à la carte dans un restaurant. In altre parole, una religione in cui non è decisivo il dio trascendente
ma ciò che in quel momento io sento di prendere.

Alcuni  fenomeni  hanno inciso più di  altri:  la  modernizzazione ha introdotto una trasformazione
immensa nelle nostre vite personali e sociali: 

 dal destino alla scelta, alla possibilità di scegliere di fronte ad una gamma di possibilità che si
amplia continuamente (persino la nostra identità dipende da quello che scegliamo di essere);

 l’apprezzamento  per  le  sapienze  orientali  e  le  spiritualità  asiatiche,  che  uniscono  più
pacificamente meditazione e riflessione in un’esperienza religiosa capace di dare sollievo al
corpo e  allo  spirito:  il  buddhismo in particolare,  presentano «una maggiore  aderenza  alla
domanda di ben-essere e di nutrimento della vita».; 

 l’emergere di un nuovo politeismo, il quale permetterebbe di spezzare la propensione alla
violenza del monoteismo, che ancor oggi spesso presenta il volto del fondamentalismo8. Ma il

5 P. L. BERGER, G. DAVIE, E. FOKAS, America religiosa, Europa Laica? Perché il secolarismo europeo è un’eccezione,
Il Mulino, Bologna 2008.
6 J. CASANOVA, Oltre la secolarizzazione. Le religioni alla riconquista della sfera pubblica, Il Mulino, Bologna 2000.
Più in generale, Casanova mostra come la fine del vecchio millennio e l'inizio del nuovo risultino vistosamente
segnati da una vasta ripresa di conflitti in cui la religione svolge un ruolo di primo piano: basti pensare all'ex
Yugoslavia e all'ex Unione Sovietica. Ma anche nelle ultrasecolarizzate società occidentali la voce delle tradizioni
religiose, soprattutto nella versione fondamentalista, è tornata a parlare forte sulla scena pubblica.
7 L. P. BERGER, I molti altari della modernita'. Le religioni al tempo del pluralismo, EMI, Bologna 2023. Il tema
dell’analisi di  Berger attesta questo passaggio postsecolare in cui assistiamo “a un’enorme proliferazione di
altari. E la proliferazione continua”; ivi p. 47.
8 Altri studiosi (Jan Assmann, Marc Augé, Salvatore Natoli…) attribuiscono al monoteismo una storia segnata
dal potere e dalla violenza e denunciano il Dio unico che schiaccia l’uomo. Al contrario, il volto mite del



3

carattere di questo nuovo politeismo è legato al passaggio dalla ‘compattezza’ ossia da una
realtà vissuta come un tutto unitario alla ‘differenziazione’ ossia a una realtà non più compatta
ma in cui si vive un divario fra trascendenza e immanenza; 

 infine un nuovo ateismo, in grado di allargare gli spazi a una spiritualità plurale e soprattutto
senza Dio. In quest’ultima area culturale, è emblematico il caso di André Comte-Sponville che
parla  chiaramente  di  una “spiritualità  atea”,  con un’apertura  all’infinito  e  all’assoluto  ma
negando ogni trascendenza9.

L’aspetto nuovo è  quello di  una riflessione sull’esperienza  religiosa indipendentemente da una
relazione con Dio. L’ha ben scritto Johann-Baptist Metz: «In un’atmosfera benigna per le religioni,
viviamo in una sorta di crisi di Dio dalla forma religiosa. Il motto recita: religione sì, Dio no, in cui
questo no non è a sua volta pensato nel senso dei grandi ateismi. La controversia sulla trascendenza
sembra chiusa, l’aldilà ha definitivamente finito di ardere».

NOTA: emerge il tratto tipico del nostro tempo di un nomadismo spirituale, di una religione fai da
te che si vuole distante da qualsiasi Chiesa.  In questa figura si manifesta una ambivalenza, senza
cedere a giudizi perentori: da una parte occorre riconoscere che c’è una genuinità nella ricerca religiosa
post-secolare e che alcuni suoi segni, dal desiderio di ‘una vita non ridotta a pezzi’ alla ricerca di autenticità
non  funzionale  e  non  tecno-utilitaristica,  indicano  la  ricerca  di  un  senso  oltre  gli  schematismi
tradizionali e un sistema di vita obiettivamente dis-umanizzante; dall’altra il prevalere di un quadro
referenziale segnato per l’appunto da un sacro selvaggio al quale ci si abbandona fino allo sfinimento
con il rischio che alla fine ci si disperde o ci si consegna a una tecnica, a una setta, a una ‘dipendenza’
di qualunque tipo…

2. SPIRITUALITÀ?

Scrive J.-B. Metz: ““Spiritualità” è intanto divenuta una sorta di parola alla moda. Forse si può dire
che nel nostro mondo occidentale essa avanza come espressione verbale di un nucleo non proprio
trasparente di un sentimento tutto postmoderno inerente alla stessa vita. Per cui nel continuo utilizzo
di tale parola, la spiritualità ha perduto i contorni precisi del suo concetto. Il modo di intendere la
spiritualità oggi, non solo qui in casa nostra, ma anche, p. es., negli USA, si distanzia per più ragioni
da ogni contesto religioso o vicino alla religione. E anche all’interno dei diversi mondi religiosi la
“spiritualità” affiora sotto le più diverse connotazioni. Che cosa significa ancora e propriamente “la
spiritualità cristiana” nelle tante spiritualità offerte e oggi in piena proliferazione?”10

Il  grande  teologo  ci  introduce  bene  al  nostro  tema  perché  oggi  la  spiritualità  è  sempre  più
concepita come una ricerca personale e non necessariamente legata alle religioni istituzionalizzate,
abbracciando un'ampia  gamma di  pratiche  e  di  credenze. Si  cerca  il  significato  della  vita  e  la
connessione con sé stessi e con il mondo attraverso percorsi individuali che includono arte, natura,
relazioni umane e discipline come la meditazione o lo yoga.  Le nuove spiritualità (o "spiritualità

politeismo consentirebbe  una  leggerezza  esistenziale.  Dal  monoteismo al  politeismo:  scriveva  M.  Augé:  «Il
paganesimo politeista non conosce i tormenti della fede e dell’impegno e ignora il legame esclusivo e reciproco
fra l’individuo e Dio instaurato dalla tradizione giudaico–cristiana». Rinvio per una analisi più ampia a C.
DOTOLO, Dio, sorpresa per la storia. Per una teologia post- secolare, Queriniana 2020.
9 A. COMTE-SPONVILLE, L'Esprit de l'athéisme, Albin Michel, 2006.
10 J.-B. METZ, Memoria passionis. Un ricordo provocatorio nella società pluralista, Brescia, Queriniana, 2009.



4

senza religione") si distinguono per il loro carattere esperienziale, la focalizzazione su valori e la ricerca di un
senso esistenziale attraverso attività, idee e sentimenti interiori. È anzitutto da notare che oggi il termine
“spiritualità” raccoglie istanze molto diverse con una grande varietà di linguaggi e percorsi. Rispetto al
passato le esperienze spirituali sono percepite di più come esperienze individuali, che non necessitano
di mediazioni o di confronti istituzionali.  Non esigono neppure il rapporto con una trascendenza.
La  ricerca  di  senso  tende  a  risolversi  in  una  costruzione  di  significati  immanente  –  sempre
riformulabile – che può far coincidere lo “spirituale” con lo ‘star-bene’ del soggetto. Non ci sono,
pertanto, approdi assoluti, definitivi, ma itinerari non normativi (nomadismo), che possono, di volta in
volta, includere aspetti di religioni e spiritualità differenti. L’unica misura è l’individuo stesso.

Ci si trova prevalentemente di fronte ad  una “privatizzazione” della religione, che ha determinato un
importante  spostamento  nella  comprensione  che  si  ha  della  religione  stessa:  da  fenomeno
trascendente (rivolgersi a Dio creatore per comprendere la sua volontà), essa diviene un fenomeno
immanente (impiego della vita religiosa e spirituale come qualcosa che contribuisce a vivere meglio).
La  maggior  parte  delle  persone,  soprattutto  nei  paesi  occidentali,  riconosce  che  una  forma  di
spiritualità serve ad  aumentare la “qualità” della vita. Non sorprende allora che, anche in Italia,
circa il 60% di coloro che si professano atei o agnostici (circa il 30% della popolazione) afferma di
avere una “vita spirituale”.

Le nuove spiritualità prediligono l’interesse a uno stile di vita più che a un rapporto personale con Dio.  Il divino
è percepito più nei termini di “energia”, di approccio al sacro, un sacro dai contorni mobili, che non
include  solo  il  “religioso”,  ma  può  connotare  il  sapere  scientifico,  lo  psicologico,  vari  ambiti  e
momenti  della  vita  personale.  Un  sacro  indubbiamente  fluido  e  plurale,  insomma.  In  questa
trasformazione, nuove fonti di senso e nuove dimensioni dello spirito prendono il posto di Dio.

1)La prima di queste è la natura. Tutto è natura, tutto proviene dalla natura, tutto ritorna alla natura.
Una spiritualità centrata sulla natura incontra volentieri una filosofia orientale come il taoismo e
trasforma secondo le proprie necessità elementi provenienti dall’induismo e dal buddismo.

2)La seconda offerta di spiritualità a prendere il posto di Dio è la psiche del soggetto, ovvero la sua
ricerca di benessere e di equilibrio psico-fisico. Al centro viene posto il proprio animo, la propria
interiorità,  il  proprio  benessere.  Ciò  diviene  anche  fonte  di  pensiero  etico:  è  bene  ciò  che
contribuisce  a  questo  benessere,  è  male  ciò  che  lo  ostacola.  La  pratica  della  meditazione e  del
raccoglimento,  così  come le  forme che favoriscono il  dialogo con la  propria  interiorità,  vengono
valorizzate  e  proposte  nei  contesti  contemporanei  (parchi,  palestre,  luoghi  paesaggistici).  Questo
dialogo non apre alla Trascendenza, né alla ricerca di un Dio o del divino, ma si rivolge solo ad una
maggiore conoscenza di sé in ordine ad un agire più maturo, più equilibrato, più libero: è dialogo del
soggetto con sé stesso. Si inseriscono in questo stile di pensiero e di vita i movimenti salutisti, la cura
del corpo (fitness), l’accentuazione della sua positività anche nella sua dimensione sessuale. Cura per il
corpo che in ogni caso non esclude talune discipline e forme ‘ascetiche’. Analogamente a quanto
accade con la natura, anche la cura di sé è capace di polarizzare, di legare il soggetto e determinare i
suoi comportamenti, come fa una religione.

3)Terzo: rielaborazione di un buddismo occidentale, che rappresenta una terza importante trasformazione
oltre le due già subite da questo movimento, prima nel passaggio da corrente interna all’induismo



5

indiano a movimento autonomo in Cina, poi dalla cultura cinese a quella giapponese. Le pratiche di
Yoga  oggi  diffuse  nei  Paesi  occidentali  e  adattate  ai  loro  destinatari  sono  l’esempio  di  una
trasformazione avvenuta con successo.

Ma molti  oggi  si  rivolgono anche a  pratiche e  culti  alternativi,  non solo  a religioni  e  a  filosofie
orientali ma anche, ad esempio, al mondo variegato delle medicine e terapie non convenzionali.

Si raggiunge Dio non per la fede di chi ha creduto ma con percorsi legati al sentire individuale. Si raccoglie la
diffusa convinzione che la vita cristiana non sia “spirituale” ma troppo dottrinale, troppo morale, troppo centrata
sul rito e sacramenti ‘escludenti’…

In un recente volume il teologo e filosofo ceco  Thomas Halik scrive: «La sfida principale per il
cristianesimo di oggi è il cambiamento di rotta dalla religione alla spiritualità. Mentre le forme
istituzionali della religione tradizionale ricordano sotto molti aspetti l’alveo di un fiume quasi in
secca, l’interesse per la spiritualità di ogni tipo sembra una piena in precipitosa crescita che sfonda i
vecchi argini e scava nuovi percorsi»11. 

NOTA:  anche qui una ambivalenza: da una parte il  risveglio di una domanda di spiritualità che
sembra frutto di una trasformazione di un’esperienza religiosa che non risponde più alle esigenze delle
persone di oggi; dall’altra una serie di tentativi non di rado di natura sincretista, talvolta superficiali e
faciloni, dove si mescolano concezioni e pratiche semplicemente sovrapposte ad uso ‘farmacologico’
per tirare avanti ogni giorno… 

3. PREGARE OGGI’? 

Già negli anni 70 del secolo scorso un teologo importante come il tedesco Gerhard Ebeling era
convinto che fosse da registrare un «totale collasso della preghiera nella modernità. (…). Il pregare è
divenuto estraneo al pensare e il  pensare ostile al pregare perché al pregare si è pensato -  non
troppo, ma troppo poco»12. 

Anche in questo caso: la gente prega ma ciascuno a modo suo e si rivolge a chi crede… quando se la
sente… e senza particolari schemi…

Addirittura: pregare fa star bene, fa bene alla salute! La preghiera è come una medicina, un balsamo del corpo e
dello spirito.  La scienza ha largamente dimostrato che la pratica religiosa può influire sullo stato di
salute, facendo ammalare meno e guarire prima: fra i primi studiosi ad averne parlato c’è l’americano
Herbert Benson, cardiologo dell’Università di Harvard, che, sin dagli anni Settanta del secolo scorso,
ha  ipotizzato  per  la  preghiera  la  stessa  azione  biochimica  prodotta  dal  rilassamento,  capace  di
abbassare la pressione sanguigna, ridurre il ritmo cardiaco e allentare la tensione muscolare. Partite
dal “g Tum-mo”, una pratica yoga che – grazie a una speciale respirazione meditativa – consente ai
monaci buddisti di resistere alle temperature estreme dell’Himalaya e addirittura asciugare lenzuola
bagnate avvolte intorno ai corpi nudi, grazie alla loro misteriosa capacità di sviluppare un elevato
calore interno. 

Il medico premio Nobel Alexis Carrel (1873-1944), ha posto l’accento sulla pacificazione interiore di
chi prega, su un equilibrio armonico fra l’attività nervosa e quella morale; un individuo che prega ha

11 T. HALIK, Pomeriggio del cristianesimo, Vita e Pensiero, Milano 2022, p. 191.
12 G. EBELING, Sulla preghiera. Prediche sul Padre nostro, Queriniana, Brescia 1973.



6

una struttura etica più elevata rispetto a chi  non lo fa;  nella  preghiera,  il  senso del sacro supera
l’angoscia sublimandola e consegna l’uomo consapevole al mistero dell’universo13.

Insomma, fa bene la preghiera? Sì. Eppure ci si chiede se ha ancora un senso pregare, oggi, nel
terzo millennio… e ci si chiede anche, se è vero che oggi la preghiera sembra conoscere un risveglio e
un  rinnovato  interesse,  se  questo  fenomeno  non  vada  d’altra  parte  collocato  all’interno  di  una
religiosità che non si richiama alla preghiera cristiana, la quale nasce dall’ascolto di Dio piuttosto che
dalla ricerca di benessere…

Non dobbiamo mai dimenticare d’altra parte, che pregare è un’esperienza umana e che la preghiera
è qualcosa che ha un carattere pressoché universale14.  La preghiera è un fenomeno antropologico
presente in tutte le religioni, in tutte le spiritualità e le culture, ed è significativo: gli umani pregano,
hanno  questo  incredibile  bisogno  di  gridare  rivolgendosi  a  qualcuno,  sentono  il  bisogno
dell’invocazione. 

Pregare  è  una  facoltà  umana:  nasce  probabilmente  dall’intuizione  di  poter  comunicare  con  le
presenze viventi, umane e non, che sono intorno a noi o sono passate o sono altrove. La preghiera è
un anelito comune, al di là delle differenze teologiche, ideologiche e politiche (F. La Cecla). In ogni
caso, occorre partire da questo dato elementare.

4. OSSERVAZIONI E PROSPETTIVE

In  questo  scenario  è  opportuno  più  che  mai  interrogarci  su  cosa  sia  oggi  religione,  fede,  Dio,
spiritualità e soprattutto preghiera… Siamo chiamati a ripensare la grammatica elementare del credere
umano e cristianamente del credere nel Dio fatto uomo, morto e risorto, il quale ha aperto una storia
nuova “alla luce della redenzione”…

>>Anzitutto siamo ad esistere in un contesto contrassegnato dalla  coesistenza di diverse visioni del
mondo e scale di valori nella stessa società, e pure dentro di noi, nel quale dopo duemila anni di
cristianità  facciamo fatica  ad  orientarci.  La cifra  del  nostro  tempo è  quella  della  coesistenza  di
diverse religioni, quella della coesistenza di discorsi religiosi e discorsi secolari, e di una coesistenza
che ha luogo nelle nostre stesse menti e pure nello spazio sociale e pubblico15. 

Ciò significa che da una parte dobbiamo liberare il campo da una serie di pregiudizi legati ancora alla
secolarizzazione (come teoria deterministica: modernità: più scienza e tecnica, meno religione, meno
fede,  meno  preghiera),  perché  non  corrisponde  del  tutto  al  vissuto  postmoderno,  ad  esempio,
l’impressione  superficiale  che  il  pregare  sia  una  cosa  troppo logora,  troppo debole,  caduta  in
disuso. Si registra ancora un pregare che significa invocare una divinità fuori o dentro di noi perché ci
venga incontro e migliori le nostre vite. Dall’altra dobbiamo imparare cosa significa e cosa comporta
essere cristiani, credere e pregare da discepoli di Gesù, in un contesto di siffatto pluralismo in cui ci
si trova ad essere sia laici sia credenti.  Un pluralismo che in questo caso non è una teoria filosofica o
sociologica ma una forma di vita o il modo ‘consueto’ di stare al mondo oggi16, tramite il quale ciascuno di noi

13 A. CARREL, La preghiera, Morcelliana, Brescia 1986.
14 F. La Cecla, Convincere Dio. Note sul pregare, Einaudi, Torino 2024.
15 P. L. BERGER, I molti altari, cit., p. 9, praticamente è la tesi del libro argomentata continuamente.
16 Berger definisce con  pluralismo “una situazione sociale in cui persone diverse per appartenenza etnica,
visione del mondo e sistemi di valore etici convivono pacificamente e interagiscono reciprocamente in modo
amichevole. L’ultima frase è importante. Non ha gran senso parlare di pluralismo se le persone non si parlano
tra  loro  (…)  ci  deve  essere  una  conversazione  prolungata”.  Avvengono  qui  due  processi:  quello  della
‘contaminazione cognitiva’ in via permanente che relativizza le posizioni e quello della ‘dissonanza cognitiva’



7

intuisce che “la realtà può essere percepita e vissuta in modo diverso da quello che viene considerato l’unico
modo”.  Gli  antropologi  parlano  di  “shock  culturale”:  “il  pluralismo  produce  una  situazione  in  cui  la
relativizzazione diviene un’esperienza permanente”17.  Vivere e pregare nella sequela di Gesù vivendo in
prima persona il pluralismo in quanto persone sia religiose sia secolari…

E qui due sono gli estremi da evitare: da un lato il relativismo che «indebolisce il consenso morale
senza il quale nessuna società può sopravvivere», dall’altro  il fondamentalismo, inteso come «sforzo
per ristabilire la certezza minacciata».  Questo vuol dire che molto probabilmente siamo diventati
contemporanei dei primi cristiani18, che vivevano nel mondo greco-romano caratterizzato da un
vivace pluralismo e per i quali la fede cristiana era possibile solo come  scelta deliberata… Paolo
nell’Areopago è di fronte a una moltitudine di déi che competevano tra loro!

Cristiani per libera elezione, che rendono ragione della speranza loro donata, che non puntano sul
devozionismo ma sullo  studio,  su  un più alto  grado di  riflessione,  sull’approfondimento della
Scrittura, sulla conoscenza di Gesù, e che provano a vivere qualcosa del vangelo nella vita ordinaria.
La riflessione cristiana sulla preghiera, sul suo significato e sulle sue dimensioni, deve anzitutto
partire dalla parola di Dio, che è, per il credente, il fondamentale riferimento per la comprensione
del mistero di Dio e dell'uomo. Ed è qui che la preghiera diventa decisiva perché “se ho fede, non
posso non pregare” (Berger).

>>Le  straordinarie  e  non  poco  caotiche  e  ambivalenti  trasformazioni  della  spiritualità  e  della
preghiera, oggi hanno a che fare con  un cambiamento essenziale:  “La domanda sul peccato è stata
rimpiazzata dal centro delle discussioni attuali da un’altra domanda, in un certo senso forse più grave, che è la
questione  del  senso  e  del  non  senso,  dell’assurdo. (…)  Noi  apparteniamo  alla  civilizzazione  che
effettivamente ha ucciso Dio, ovvero che ha fatto prevalere l’assurdo e il non senso sul senso” 19. Si rischia di non
cogliere la posta in gioco nel ‘sacro selvaggio’ odierno se non si tiene conto di questa svolta epocale:
dalla domanda sul peccato alla domanda sul senso. Capisco: è una svolta gravida di implicazioni e
non del tutto trasparente, ma coglie nel segno. E questo forse spiega la sensazione di smarrimento, di
caos, di confusione, di nuovo sincretismo… in cui è avvolta la ricerca spirituale e il pregare.  Va
approfondito, ma è uno spunto decisivo per entrare anche nel nostro vissuto orante di oggi…

>>Ricœur non definisce il sacro come un'entità trascendente, ma come l'esperienza di qualcosa di "più
grande" dell'io che chiamiamo Dio. Un aspetto che dà veramente da pensare allora è questo: quella
che Metz definisce la “crisi di Dio” che poi si traduce in una spiritualità senza Dio e in una preghiera
senza un dialogo-scontro con Dio.  Che preghiera è una preghiera senza Dio? Senza l’interlocutore
Dio? Una preghiera che non sia anche la lotta di Giacobbe con l’angelo nella notte, che preghiera
è? Che cosa diventa una preghiera con la sua sola esigenza di relazione a senso unico, non più
dialogico con Dio?

>>Non verifichiamo forse anche noi una caduta di livello e di tono, una caduta di qualità, circa la
nostra relazione orante con Dio? Non possiamo forse dire anche noi che il volto paterno del Dio di
Gesù, si è eclissato dall’orizzonte del nostro pregare fino al punto di rendere la preghiera povera di

che  può  generare  ‘strategie  di  fuga’  ma  anche  ‘contrattazione  cognitiva’,  che  è  molto  importante  per
comprendere il pluralismo odierno; ivi, p. 20-22. Da notare che questa relativizzazione non è relativismo!
17 Ivi, p. 24.
18 Cfr. C. THEOBALD,  Il futuro del Cristianesimo in Europa,  in https://www.settimananews.it/chiesa/futuro-
cristianesimo-europa/.
19 P. Ricoeur, La critica e la convinzione, a c. di Daniella Iannotta, Milano, Jaca Book, 1997, pp. 211-214.



8

intensità e di qualità, povera di drammatica serietà e di consenso esperienziale? Non circola dentro
e fuori le nostre realtà… una faciloneria, una presunta familiarità con il mistero che non aiuta a
creare le condizioni morali e spirituali per abbandonarsi come Gesù a Dio? Non sono forse anche
le nostre preghiere ‘guidate’, talmente generiche e atemporali (senza la storia) da farci esprimere
preghiere senza destinatario,  senza un tu in un dialogo orante e fiducioso,  esistenzialmente in
gioco? 

Nella tradizione ebraico-cristiana Dio “ha un nome, è una persona, è un vivente che sta di fronte, è
un TU a cui si può parlare. Non è una divinità in senso vago. Non è una diffusa entità divina”20. La
visione biblica di Dio è la visione di un Dio che parla: condivide con noi umani la caratteristica del
linguaggio. Dio - ha scritto Romano Guardini - non è soltanto l'Onnisciente, il Potente nel rivelarsi,
ma è Colui che parla21. Sì, egli stesso esiste in forma di parola: "In principio era la Parola, e la Parola
era presso Dio. E la Parola era Dio. Così era in principio presso Dio" (Gv 1,1-2). In questo senso «a
costituire la realtà della preghiera è il parlare di Dio all'uomo»22. Gesù stesso è Parola, è la parola
che  ha  inaugurato  la  redenzione  dentro  la  storia,  la  nostra  storia23.  Ciò  implica  che  con Dio
possiamo parlare! Possiamo perfino ‘imprecare’: salmi di imprecazione! Possiamo perfino parlare
con lui mettendo in campo tutti i nostri dubbi proprio nei suoi confronti (cfr. Borgonovo). La
Bibbia è stata giustamente definita "il  libro dell'angoscia umana", poiché in essa è chiaramente
espressa  l'accettazione  fondamentale  dell'inquietudine  e  il  rifiuto  di  insediarsi  in  qualcosa  che
potrebbe mascherarla. Proprio nella preghiera di Gesù questa angoscia esplode in modo pieno e
definitivo. Infine non è un male che incredulità e scetticismo vengano integrati nella preghiera –
anche se ci si rivolge a Dio dubitando, disperandosi, lamentandosi, accusandolo – perché allora la
fede diventerà senz’altro più sincera e, alla fine, più matura.  E, con Karl Rahner, potremo infine
dire: «Credo perché prego!»24

>>E’ anche vero che diverse persone vorrebbero pregare, magari tornare a pregare, ma non sanno
come e cosa dire…Cosa significa pregare e quale linguaggio si addice alla preghiera…  Mancano le
parole ma forse anche un significato esistenziale delle parole oranti?  Oggi il  nostro linguaggio è
quello che è: povero, standardizzato, fatto di parole monche, scontato, emotivistico, pensiamo che un
linguaggio volgare sia più spontaneo e vero, mentre è soltanto violento, bugiardo e manipolatorio…
Prendete il linguaggio dei salmi: diciamo che è vecchio, ‘superato’, di un'altra epoca, mentre la verità è che è
un linguaggio infinitamente più ricco del nostro, squaderna una serie di registri esistenziali e spirituali che noi
non conosciamo né pratichiamo più a causa della nostra pigrizia e del nostro conformismo culturale! Nei salmi
tanto la gioia quanto la disperazione sono vita autentica, vita scossa e davvero impaurita di fronte all’abisso di
Dio e del male, della morte, del dolore, dell’ingiustizia…, mentre noi trasformiamo tutto in psicologismo, in stati
d’animo passeggeri ed emotivismo. La preghiera dei salmi come quella di Gesù è fatta di gioia semplice
ed essenziale e allo stesso tempo è carica di tensione e di drammaticità. Noi oggi con le nostre parole

20 G. LOHFINK, Pregare ci dà una casa. Teologia e pratica della preghiera cristiana, Queriniana, Brescia 2012, p. 21.
21 R. GUARDINI, Introduzione alla preghiera, Morcelliana, Brescia 1994.
22 G. EBELING, Dogmatica della fede cristiana, Marietti, Genova 1990, p. 255.
23 C. THEOBALD, La parola come Cristo, Christus 225 (2010), pp. 51-59, anche in Lo stile della vita cristiana,
Qiqajon 2015, pp. 13-25.
24 C. BÖTTIGHEIMER,  (In)Sensatezza della preghiera. Alla ricerca di una ragionevole responsabilità, Queriniana,
Brescia 2022. Così come Karl Barth: “Essere cristiani e pregare è una sola e medesima cosa. È un bisogno, una
sorta di  respirazione necessaria  per  vivere”;  K.  BARTH,  La preghiera.  Commento al  Padre  nostro,  Claudiana,
Torino 2013.



9

omologate abbiamo appiattito e banalizzato un po' tutto. Thomas Merton ha scritto che «quando
veramente facciamo dei salmi la nostra preghiera, quando realmente li preferiamo ad altri metodi ed
espedienti, facciamo sì che Dio preghi in noi con le sue stesse parole. Ed è allora che penetriamo sul
serio il senso dei salmi. Ed è proprio allora che essi diventano la nostra preghiera d’elezione» 25. D’altra
parte  secondo  Luce  Irigaray,  senza  una  preghiera  personale  le  pratiche  spirituali  delle  religioni
«diventano rapidamente dogmatiche»26

>>Per  una definizione  della  preghiera:  “Pregare è  un sì  a  Dio,  un assenso nell’esperienza  della
contraddizione, nell’esperienza del dolore della finitezza e della morte, del dolore dell’oppressione
e del potere… Essa cerca la sua propria istanza – il volto di Dio nascosto nel silenzio. … Si può dire
tutto a Dio, letteralmente tutto, ogni sofferenza, ogni dubbio, e anche ogni disperazione, si può
dire addirittura che non si riesce a credere in lui, che lo si considera morto, purché si cerchi di
dirglielo” (J.-B. Metz,  Invito alla preghiera, p. 12, 14). Si può dire tutto a Dio: senza paure e senza
riserve27.

Se non riusciamo a pregare, infine, è anche perché veniamo dall’educazione ad una preghiera astorica,
atemporale, una preghiera-rifugio, una preghiera privatistica ed intimistica, meramente devozionista,
mentre  “essa racchiude una conversione alla responsabilità, alla responsabilità sociale e politica.
(…). Un pregare maturo avviene sempre nella disponibilità ad assumere responsabilità” (Ivi, p.19 e
21). Preghiera e storia, vuol dire anche questo.

25 T. MERTON, La preghiera dei salmi, Queriniana, Brescia 2015. Anche Bonhoeffer propone di pregare i salmi
con Cristo: «In ognuna delle nostre preghiere ciò che conta è sempre soltanto la preghiera di Gesù Cristo, che è
carica di promessa e che ci libera da vane chiacchiere pagane. Via via che maturiamo nella penetrazione dei
salmi,  e  quanto più  spesso  li  preghiamo come nostra  preghiera  personale,  tanto  più  quest’ultima  diverrà
semplice e ricca»; D. BONHOEFFER, Pregare i salmi con Cristo. Il libro di preghiera della Bibbia, Queriniana,
Brescia 2015. Anche Dietrich Bonhoeffer, Imparare a pregare, Qiqajon, Magnano 2015.
26 L. IRIGARAY, Tra Oriente e Occidente, Manifestolibri, Roma 1997, p. 53.
27 G. LOHFINK, Pregare ci dà una casa, cit., p. 21.


