STORIA E PREGHIERA. COME LA PREGHIERA COSTRUISCE LA STORIA

Coltivare e trasmettere oggi la necessita di pregare. (Il bisogno di introspezione e di pregare
spontaneamente potrebbe prescindere dalla Rivelazione e dalla grande Tradizione ebraico-cristiana)

(Lovenzo Biagi, Comunita Monastica Camaldolese S. Maria in Colle, 29 novembre 2025)

Aprirsi un varco meditativo sul ‘coltivare e trasmettere oggi la necessita di pregare’ comporta un
esercizio ermeneutico non facile e non scontato. Significa aprirsi un sentiero in quel vissuto
contemporaneo ‘religioso’ in senso antropologico, che ¢ alquanto variegato e complesso. Si usa la

categoria interpretativa per configurare questo nostro vissuto come “Sacro selvaggio”:

"Usciamo da un periodo - quello che i sociologi chiamano della 'secolarizzazione' - in cui la religione
non era certo morta, pero si nascondeva dietro sostituti mutuati dal mondo profano; il culto delle
stelle dello spettacolo prende il posto del culto dei santi, le nuove mitologie dei mass media si
sostituiscono a quelle delle Chiese antiche...; oppure si dissimulava dietro la valorizzazione dell'eroe
sacrilego (Prometeo, Icaro, Axion e, con la psicanalisi, Edipo), ma, naturalmente, non c'¢ sacrilegio
senza postulare al contempo un sacro contro cui si lotta. Oggi tuttavia tutti questi surrogati di religione
elaborati dalla societa dei consumi o dalla psicoterapia analgesica fanno l'oggetto di una contestazione crescente.
Allora permettetemi di vedere in queste esperienze di sacro selvaggio, anche se ancora maldestre, la
volonta di riprendere il gesto di Mosé quando colpiva con la sua verga... il suolo arido per farvi
scaturire l'acqua che fa rifiorire i deserti". Il teologo C. Duquoc osservava che oggi la religiosita non &
piu canalizzata o addomestica dalle istituzioni ecclesiali, essa ¢ dipendente dal bisogno di libera
espressione della soggettivita, luogo degli affetti e del sentire soggettivo. Se la definizione di ‘selvaggio’
sembra restituire qualcosa di negativo, si puo comprendere questa cornice di significato usando la
categoria della “rivoluzione espressiva” di C. Taylor che intende I'odierna effervescenza religioso-
spirituale come figlia della ricerca di autenticita che ci abita, prigionieri e rinchiusi come siamo
nell’ordine immanente produttivistico e strumentale, in cui ‘sentiamo’ che la via & vuota, piatta, priva

di un fine piu alto’.

Da parte sua, un altro studioso dell’affermazione delle ‘nuove religioni’, osservava che questo
fenomeno “¢ diventato un fremito di comunita, le quali, ai margini delle istituzioni sociali, stanno
vivendo un momento di fervore religioso senza precedenti nei confronti delle grandi religioni, che appaiono come
‘sonnolente e stanche’, e stanno lanciando dal loro cielo una sfida in grande stile al vecchio

T . »4
cristianesimo .

1. Oltre la secolarizzazione... Desecolarizzazione del mondo...

Losservazione esperienziale ci dice che stiamo veramente facendo 'esperienza delluomo come di
quella macchina per fabbricare dei, di cui parlava Freud: 'uomo fabbricatore e distruttore di dei! Di
fronte all’evidenza empirica, scrive Berger, la lettura della secolarizzazione («pity modernita = «meno»
fede) si ¢ rivelata errata. La teoria della secolarizzazione non regge piu. Con 'eccezione dell’Europa e

dell'intellighenzia internazionale, “il nostro mondo & tutt’altro che secolare; ¢ religioso come sempre,

1 R. BASTIDE, Il sacro selvaggio, Jaca Book, Milano 1983.

2 C. DUQUOC, Religion sauvage e foi chrétienne, in “Lumiére et Vie”, n. 236(1998), pp. 81-91.

3 C. TAYLOR, Leta secolare, Feltrinelli, Milano 2009, p. 635 sgg.

4 A. N. TERRIN, Nuove religioni. Alla ricerca della terra promessa, Morcelliana, Brescia 1985, p. 7.



e in determinati luoghi lo ¢ pitt che mai”’. Da una parte, osserva José Casanova, le istituzioni religiose
tradizionali sono tornate a sfidare le forze sociali, politiche e culturali dominanti, mettendo in
discussione la pretesa neutralitd dello stato sul piano dei valori e la distinzione tra etica pubblica ed
etica privata®. Dall’altra 'osservazione della realta porta Berger ad affermare che oggi non viviamo in
un’eta secolare ma in quella del pluralismo. Le fedi sono compresenti a livello planetario: gli Hare
Krishna ballano davanti alle cattedrali gotiche d’Europa, il cristianesimo si diffonde nella Cina
confuciana, I’America Latina (un tempo uniformemente cattolica) vive un’esplosione di presenza
protestante, la regina Elisabetta si era proclamata «difensore di tutte le fedi nel Regno Unito». Al
contempo i credenti sono immersi nella propria epoca vivendo in prima persona il pluralismo in

quanto persone sia religiose sia secolari’.

A livello antropologico generale, possiamo dire che facciamo I’esperienza per lo pitt non riflessa,
del sacro come una sorta di riserva inesauribile di pulsioni e di forze, una dimensione esistenziale
potente, caotica e ambivalente, che ¢ al contempo fonte di creativitd e motivo di paura e di
tentativo di controllo... Il sacro ¢ una dimensione perdurante nella condizione umana, puo essere

rimosso, invocato, temuto, dimenticato addirittura, ma opera comungque.

Zygmunt Bauman, ha denominato Ia religione postmoderna come una “religione minima”, fatta di
una spiritualita flessibile, slegata dai dogmi e dalla razionalita che ha distinto la civilta occidentale.
La «religion a la carte» est une expression désignant la pratique d'une religion ou un individu
sélectionne et adheére a certaines doctrines ou pratiques tout en rejetant d'autres, a I'image d'un choix
a la carte dans un restaurant. In altre parole, una religione in cui non ¢ decisivo il dio trascendente

ma cio che in quel momento io sento di prendere.

Alcuni fenomeni hanno inciso piu di altri: la modernizzazione ha introdotto una trasformazione

immensa nelle nostre vite personali e sociali:

o dal destino alla scelta, alla possibilita di scegliere di fronte ad una gamma di possibilita che si
amplia continuamente (persino la nostra identita dipende da quello che scegliamo di essere);

o [apprezzamento per le sapienze orientali e le spiritualita asiatiche, che uniscono piu
pacificamente meditazione e riflessione in un’esperienza religiosa capace di dare sollievo al
corpo e allo spirito: il buddhismo in particolare, presentano «una maggiore aderenza alla
domanda di ben-essere e di nutrimento della vitar.;

o [lemergere di un nuovo politeismo, il quale permetterebbe di spezzare la propensione alla

violenza del monoteismo, che ancor oggi spesso presenta il volto del fondamentalismo®. Ma il

5 P. L. BERGER, G. DAVIE, E. FOKAS, America religiosa, Europa Laica? Perché il secolarismo europeo é un’eccezione,
Il Mulino, Bologna 2008.

6 J. CASANOVA, Oltre la secolarizzazione. Le religioni alla riconquista della sfera pubblica, 11 Mulino, Bologna 2000.
Piu in generale, Casanova mostra come la fine del vecchio millennio e l'inizio del nuovo risultino vistosamente
segnati da una vasta ripresa di conflitti in cui la religione svolge un ruolo di primo piano: basti pensare all'ex
Yugoslavia e all'ex Unione Sovietica. Ma anche nelle ultrasecolarizzate societa occidentali la voce delle tradizioni
religiose, soprattutto nella versione fondamentalista, & tornata a parlare forte sulla scena pubblica.

7 L. P. BERGER, I molti altari della modernita'. Le religioni al tempo del pluralismo, EMI, Bologna 2023. Il tema
dell’analisi di Berger attesta questo passaggio postsecolare in cui assistiamo “a un’enorme proliferazione di
altari. E la proliferazione continua”; ivi p. 47.

8 Altri studiosi (Jan Assmann, Marc Augé, Salvatore Natoli...) attribuiscono al monoteismo una storia segnata
dal potere e dalla violenza e denunciano il Dio unico che schiaccia 'uvomo. Al contrario, il volto mite del



carattere di questo nuovo politeismo & legato al passaggio dalla ‘compattezza’ ossia da una
realta vissuta come un tutto unitario alla ‘differenziazione’ ossia a una realtd non pitl compatta
ma in cui si vive un divario fra trascendenza e immanenza;

e infine un nuovo ateismo, in grado di allargare gli spazi a una spiritualita plurale e soprattutto
senza Dio. In quest’ultima area culturale, ¢ emblematico il caso di André Comte-Sponville che
parla chiaramente di una “spiritualitd atea”, con un’apertura all'infinito e all’assoluto ma

negando ogni trascendenza’.

Laspetto nuovo & quello di una riflessione sull’esperienza religiosa indipendentemente da una
relazione con Dio. Lha ben scritto Johann-Baptist Metz: «In un’atmosfera benigna per le religioni,
viviamo in una sorta di crisi di Dio dalla forma religiosa. Il motto recita: religione si, Dio no, in cui
questo no non ¢& a sua volta pensato nel senso dei grandi ateismi. La controversia sulla trascendenza

sembra chiusa, I'aldila ha definitivamente finito di ardere».

NOTA: emerge il tratto tipico del nostro tempo di un nomadismo spirituale, di una religione fai da
te che si vuole distante da qualsiasi Chiesa. In questa figura si manifesta una ambivalenza, senza
cedere a giudizi perentori: da una parte occorre riconoscere che c¢’¢ una genuinita nella ricerca religiosa
postsecolare e che alcuni suoi segni, dal desiderio di ‘una vita non ridotta a pezzi’ alla ricerca di autenticita
non funzionale e non tecno-utilitaristica, indicano la ricerca di un senso oltre gli schematismi
tradizionali e un sistema di vita obiettivamente dis-umanizzante; dall’altra il prevalere di un quadro
referenziale segnato per I'appunto da un sacro selvaggio al quale ci si abbandona fino allo sfinimento
con il rischio che alla fine ci si disperde o ci si consegna a una tecnica, a una setta, a una ‘dipendenza’

di qualunque tipo...
2. SPIRITUALITA?

Scrive J.-B. Metz: ““Spiritualitd” & intanto divenuta una sorta di parola alla moda. Forse si puo dire
che nel nostro mondo occidentale essa avanza come espressione verbale di un nucleo non proprio
trasparente di un sentimento tutto postmoderno inerente alla stessa vita. Per cui nel continuo utilizzo
di tale parola, la spiritualitd ha perduto i contorni precisi del suo concetto. Il modo di intendere la
spiritualita oggi, non solo qui in casa nostra, ma anche, p. es., negli USA, si distanzia per piu ragioni
da ogni contesto religioso o vicino alla religione. E anche all'interno dei diversi mondi religiosi la
“spiritualita” affiora sotto le piu diverse connotazioni. Che cosa significa ancora e propriamente “la

spiritualita cristiana” nelle tante spiritualita offerte e oggi in piena proliferazione?” "

Il grande teologo ci introduce bene al nostro tema perché oggi la spiritualita é sempre piu
concepita come una ricerca personale e non necessariamente legata alle religioni istituzionalizzate,
abbracciando un'ampia gamma di pratiche e di credenze. Si cerca il significato della vita e la
connessione con sé stessi e con il mondo attraverso percorsi individuali che includono arte, natura,

relazioni umane e discipline come la meditazione o lo yoga. Le nuove spiritualita (o "spiritualita

politeismo consentirebbe una leggerezza esistenziale. Dal monoteismo al politeismo: scriveva M. Augé: «l
paganesimo politeista non conosce i tormenti della fede e dell'impegno e ignora il legame esclusivo e reciproco
fra l'individuo e Dio instaurato dalla tradizione giudaico-cristiana». Rinvio per una analisi pit ampia a C.
DOTOLOQO, Dio, sorpresa per la storia. Per una teologia post- secolare, Queriniana 2020.

9 A. COMTE-SPONVILLE, L'Esprit de l'athéisme, Albin Michel, 2006.

10 J.-B. METZ, Memoria passionis. Un ricordo provocatorio nella societa pluralista, Brescia, Queriniana, 2009.



senza religione") si distinguono per il loro carattere esperienziale, la focalizzazione su valori e la ricerca di un
senso esistenziale attraverso attivita, idee e sentimenti interiori. E anzitutto da notare che oggi il termine
“spiritualita” raccoglie istanze molto diverse con una grande varieta di linguaggi e percorsi. Rispetto al
passato le esperienze spirituali sono percepite di pitl come esperienze individuali, che non necessitano
di mediazioni o di confronti istituzionali. Non esigono neppure il rapporto con una trascendenza.
La ricerca di senso tende a risolversi in una costruzione di significati immanente - sempre
riformulabile - che puo far coincidere lo “spirituale” con lo ‘star-bene’ del soggetto. Non ci sono,
pertanto, approdi assoluti, definitivi, ma itinerari non normativi (nomadismo), che possono, di volta in

volta, includere aspetti di religioni e spiritualita differenti. Cunica misura ¢ I'individuo stesso.

Ci si trova prevalentemente di fronte ad una “privatizzazione” della religione, che ha determinato un
importante spostamento nella comprensione che si ha della religione stessa: da fenomeno
trascendente (rivolgersi a Dio creatore per comprendere la sua volonta), essa diviene un fenomeno
immanente (impiego della vita religiosa e spirituale come qualcosa che contribuisce a vivere meglio).
La maggior parte delle persone, soprattutto nei paesi occidentali, riconosce che una forma di
spiritualita serve ad aumentare la “qualita” della vita. Non sorprende allora che, anche in Italia,
circa il 60% di coloro che si professano atei o agnostici (circa il 30% della popolazione) afferma di

avere una ‘“vita spirituale”.

Le nuove spiritualita prediligono U'interesse a uno stile di vita pitt che a un rapporto personale con Dio. Il divino
\ . . A . . . P (4 C)) . . . . o1

¢ percepito piu nei termini di “energia”, di approccio al sacro, un sacro dai contorni mobili, che non
include solo il “religioso”, ma pud connotare il sapere scientifico, lo psicologico, vari ambiti e
momenti della vita personale. Un sacro indubbiamente fluido e plurale, insomma. In questa

trasformazione, nuove fonti di senso e nuove dimensioni dello spirito prendono il posto di Dio.

1)La prima di queste ¢ la natura. Tutto & natura, tutto proviene dalla natura, tutto ritorna alla natura.
Una spiritualita centrata sulla natura incontra volentieri una filosofia orientale come il taoismo e

trasforma secondo le proprie necessita elementi provenienti dall’'induismo e dal buddismo.

2)La seconda offerta di spiritualita a prendere il posto di Dio ¢ Ia psiche del soggetto, ovvero la sua
ricerca di benessere e di equilibrio psico-fisico. Al centro viene posto il proprio animo, la propria
interiorita, il proprio benessere. Cio diviene anche fonte di pensiero etico: ¢ bene cio che
contribuisce a questo benessere, ¢ male cid che lo ostacola. La pratica della meditazione e del
raccoglimento, cosi come le forme che favoriscono il dialogo con la propria interiorita, vengono
valorizzate e proposte nei contesti contemporanei (parchi, palestre, luoghi paesaggistici). Questo
dialogo non apre alla Trascendenza, né alla ricerca di un Dio o del divino, ma si rivolge solo ad una
maggiore conoscenza di sé in ordine ad un agire pit maturo, piu equilibrato, piu libero: ¢ dialogo del
soggetto con sé stesso. Si inseriscono in questo stile di pensiero e di vita i movimenti salutisti, la cura
del corpo (fitness), 'accentuazione della sua positivita anche nella sua dimensione sessuale. Cura per il
corpo che in ogni caso non esclude talune discipline e forme ‘ascetiche’. Analogamente a quanto
accade con la natura, anche la cura di sé & capace di polarizzare, di legare il soggetto e determinare i

suoi comportamenti, come fa una religione.

3)Terzo: rielaborazione di un buddismo occidentale, che rappresenta una terza importante trasformazione

oltre le due gia subite da questo movimento, prima nel passaggio da corrente interna all'induismo



indiano a movimento autonomo in Cina, poi dalla cultura cinese a quella giapponese. Le pratiche di
Yoga oggi diffuse nei Paesi occidentali e adattate ai loro destinatari sono I'esempio di una

trasformazione avvenuta con successo.

Ma molti oggi si rivolgono anche a pratiche e culti alternativi, non solo a religioni e a filosofie

orientali ma anche, ad esempio, al mondo variegato delle medicine e terapie non convenzionali.

Si raggiunge Dio non per la fede di chi ha creduto ma con percorsi legati al sentive individuale. Si raccoglie la
diffusa convingione che la vita cristiana non sia “spirituale” ma troppo dottrinale, troppo morale, troppo centrata

sul rito e sacramenti ‘escludenti’...

In un recente volume il teologo e filosofo ceco Thomas Halik scrive: «La sfida principale per il
cristianesimo di oggi ¢ il cambiamento di rotta dalla religione alla spiritualita. Mentre le forme
istituzionali della religione tradizionale ricordano sotto molti aspetti 'alveo di un fiume quasi in
secca, I'interesse per la spiritualita di ogni tipo sembra una piena in precipitosa crescita che sfonda i

vecchi argini e scava nuovi percorsi»'".

NOTA: anche qui una ambivalenza: da una parte il risveglio di una domanda di spiritualita che
sembra frutto di una trasformazione di un’esperienza religiosa che non risponde piu alle esigenze delle
persone di oggi; dall’altra una serie di tentativi non di rado di natura sincretista, talvolta superficiali e
faciloni, dove si mescolano concezioni e pratiche semplicemente sovrapposte ad uso ‘farmacologico’

per tirare avanti ogni giorno...
3. PREGARE OGGI?

Gia negli anni 70 del secolo scorso un teologo importante come il tedesco Gerhard Ebeling era
convinto che fosse da registrare un «totale collasso della preghiera nella modernita. (...). Il pregare &
divenuto estraneo al pensare e il pensare ostile al pregare perché al pregare si ¢ pensato - non
troppo, ma troppo poco»'%.

Anche in questo caso: la gente prega ma ciascuno a modo suo e si rivolge a chi crede... quando se la
sente... e senza particolari schemi...

Addirittura: pregare fa star bene, fa bene alla salute! La preghiera ¢ come una medicina, un balsamo del corpo e
dello spirito. La scienza ha largamente dimostrato che la pratica religiosa puo influire sullo stato di
salute, facendo ammalare meno e guarire prima: fra i primi studiosi ad averne parlato ¢’¢ 'americano
Herbert Benson, cardiologo dell’Universita di Harvard, che, sin dagli anni Settanta del secolo scorso,
ha ipotizzato per la preghiera la stessa azione biochimica prodotta dal rilassamento, capace di
abbassare la pressione sanguigna, ridurre il ritmo cardiaco e allentare la tensione muscolare. Partite
dal “g¢ Tum-mo”, una pratica yoga che - grazie a una speciale respirazione meditativa - consente ai
monaci buddisti di resistere alle temperature estreme dell’Himalaya e addirittura asciugare lenzuola
bagnate avvolte intorno ai corpi nudi, grazie alla loro misteriosa capacita di sviluppare un elevato
calore interno.

Il medico premio Nobel Alexis Carrel (1873-1944), ha posto 'accento sulla pacificazione interiore di

chi prega, su un equilibrio armonico fra lattivita nervosa e quella morale; un individuo che prega ha

11 T. HALIK, Pomeriggio del cristianesimo, Vita e Pensiero, Milano 2022, p. 191.
12 G. EBELING, Sulla preghiera. Prediche sul Padre nostro, Queriniana, Brescia 1973.



una struttura etica piu elevata rispetto a chi non lo fa; nella preghiera, il senso del sacro supera

I'angoscia sublimandola e consegna I'uomo consapevole al mistero dell’universo®.

Insomma, fa bene la preghiera? Si. Eppure ci si chiede se ha ancora un senso pregare, oggi, nel
terzo millennio... e ci si chiede anche, se ¢ vero che oggi la preghiera sembra conoscere un risveglio e
un rinnovato interesse, se questo fenomeno non vada d’altra parte collocato all'interno di una
religiosita che non si richiama alla preghiera cristiana, la quale nasce dall’ascolto di Dio piuttosto che
dalla ricerca di benessere...

Non dobbiamo mai dimenticare d’altra parte, che pregare ¢ un’esperienza umana e che la preghiera
¢ qualcosa che ha un carattere pressoché universale'. La preghiera ¢ un fenomeno antropologico
presente in tutte le religioni, in tutte le spiritualita e le culture, ed ¢ significativo: gli umani pregano,
hanno questo incredibile bisogno di gridare rivolgendosi a qualcuno, sentono il bisogno
dell’invocazione.

\

Pregare ¢ una facolta umana: nasce probabilmente dall'intuizione di poter comunicare con le
presenze viventi, umane e non, che sono intorno a noi o sono passate o sono altrove. La preghiera &
un anelito comune, al di la delle differenze teologiche, ideologiche e politiche (F. La Cecla). In ogni
caso, occorre partire da questo dato elementare.

4. OSSERVAZIONI E PROSPETTIVE

In questo scenario ¢ opportuno piu che mai interrogarci su cosa sia oggi religione, fede, Dio,
spiritualita e soprattutto preghiera... Siamo chiamati a ripensare la grammatica elementare del credere
umano e cristianamente del credere nel Dio fatto uomo, morto e risorto, il quale ha aperto una storia
nuova “alla luce della redenzione”...

>>Anzitutto siamo ad esistere in un contesto contrassegnato dalla coesistenza di diverse visioni del
mondo e scale di valori nella stessa societa, e pure dentro di noi, nel quale dopo duemila anni di
cristianita facciamo fatica ad orientarci. La cifra del nostro tempo & quella della coesistenza di
diverse religioni, quella della coesistenza di discorsi religiosi e discorsi secolari, e di una coesistenza

che ha luogo nelle nostre stesse menti e pure nello spazio sociale e pubblico®.

Cio significa che da una parte dobbiamo liberare il campo da una serie di pregiudizi legati ancora alla
secolarizzazione (come teoria deterministica: modernita: pill scienza e tecnica, meno religione, meno
fede, meno preghiera), perché non corrisponde del tutto al vissuto postmoderno, ad esempio,
I'impressione superficiale che il pregare sia una cosa troppo logora, troppo debole, caduta in
disuso. Si registra ancora un pregare che significa invocare una divinita fuori o dentro di noi perché ci
venga incontro e migliori le nostre vite. Dall’altra dobbiamo imparare cosa significa e cosa comporta
essere cristiani, credere e pregare da discepoli di Gesu, in un contesto di siffatto pluralismo in cui ci
si trova ad essere sia laici sia credenti. Un pluralismo che in questo caso non é una teoria filosofica o

sociologica ma una forma di vita o il modo ‘consueto’ di stare al mondo oggi'®, tramite il quale ciascuno di noi

13 A. CARREL, La preghiera, Morcelliana, Brescia 1986.

14 F. La Cecla, Convincere Dio. Note sul pregare, Einaudi, Torino 2024.

15 P. L. BERGER, I molti altari, cit., p. 9, praticamente ¢ la tesi del libro argomentata continuamente.

16 Berger definisce con pluralismo “una situazione sociale in cui persone diverse per appartenenza etnica,
visione del mondo e sistemi di valore etici convivono pacificamente e interagiscono reciprocamente in modo
amichevole. Lultima frase & importante. Non ha gran senso parlare di pluralismo se le persone non si parlano
tra loro (..) ci deve essere una conversazione prolungata”. Avvengono qui due processi: quello della
‘contaminazione cognitiva’ in via permanente che relativizza le posizioni e quello della ‘dissonanza cognitiva’



intuisce che “la realta pud essere percepita e vissuta in modo diverso da quello che viene considerato ['unico
modo”. Gli antropologi parlano di “shock culturale”: “il pluralismo produce una situazione in cui la
relativizzazione diviene un’esperienza permanente”’’. Vivere e pregare nella sequela di Gesu vivendo in

prima persona il pluralismo in quanto persone sia religiose sia secolari...

E qui due sono gli estremi da evitare: da un lato il relativismo che «indebolisce il consenso morale
senza il quale nessuna societad puo sopravvivere», dall’altro il fondamentalismo, inteso come «sforzo
per ristabilire la certezza minacciata». Questo vuol dire che molto probabilmente siamo diventati
contemporanei dei primi cristiani'®, che vivevano nel mondo greco-romano caratterizzato da un
vivace pluralismo e per i quali la fede cristiana era possibile solo come scelta deliberata... Paolo
nell’Areopago ¢ di fronte a una moltitudine di déi che competevano tra loro!

Cristiani per libera elezione, che rendono ragione della speranza loro donata, che non puntano sul

devozionismo ma sullo studio, su un piu alto grado di riflessione, sull’approfondimento della

Scrittura, sulla conoscenza di Gestl, e che provano a vivere qualcosa del vangelo nella vita ordinaria.

La riflessione cristiana sulla preghiera, sul suo significato e sulle sue dimensioni, deve anzitutto

partire dalla parola di Dio, che &, per il credente, il fondamentale riferimento per la comprensione
7 6

del mistero di Dio e dell'uomo. Ed & qui che la preghiera diventa decisiva perché “se ho fede, non
posso non pregare” (Berger).

>>Le straordinarie e non poco caotiche e ambivalenti trasformazioni della spiritualita e della
preghiera, oggi hanno a che fare con un cambiamento essenziale: “La domanda sul peccato é stata
rimpiazzata dal centro delle discussioni attuali da un’altra domanda, in un certo senso forse pit grave, che é Ia
questione del senso e del non senso, dell’assurdo. (...) Noi apparteniamo alla civilizzazione che
effettivamente ha ucciso Dio, ovvero che ha fatto prevalere I'assurdo e il non senso sul senso”". Si rischia di non
cogliere la posta in gioco nel ‘sacro selvaggio’ odierno se non si tiene conto di questa svolta epocale:
dalla domanda sul peccato alla domanda sul senso. Capisco: ¢ una svolta gravida di implicazioni e
non del tutto trasparente, ma coglie nel segno. E questo forse spiega la sensazione di smarrimento, di
caos, di confusione, di nuovo sincretismo... in cui & avvolta la ricerca spirituale e il pregare. Va
approfondito, ma ¢ uno spunto decisivo per entrare anche nel nostro vissuto orante di oggi...

>>Riceeur non definisce il sacro come un'entita trascendente, ma come l'esperienza di qualcosa di "piu
grande" dell'io che chiamiamo Dio. Un aspetto che da veramente da pensare allora & questo: quella
che Metz definisce la “crisi di Dio” che poi si traduce in una spiritualitd senza Dio e in una preghiera
senza un dialogo-scontro con Dio. Che preghiera ¢ una preghiera senza Dio? Senza l'interlocutore
Dio? Una preghiera che non sia anche la lotta di Giacobbe con 'angelo nella notte, che preghiera
¢! Che cosa diventa una preghiera con la sua sola esigenza di relazione a senso unico, non pilu

dialogico con Dio?

>>Non verifichiamo forse anche noi una caduta di livello e di tono, una caduta di qualita, circa la
nostra relazione orante con Dio? Non possiamo forse dire anche noi che il volto paterno del Dio di

Gest, si ¢ eclissato dall’orizzonte del nostro pregare fino al punto di rendere la preghiera povera di

che puo generare ‘strategie di fuga’ ma anche ‘contrattazione cognitiva’, che ¢ molto importante per
comprendere il pluralismo odierno; ivi, p. 20-22. Da notare che questa relativizzazione non ¢& relativismo!

17 Ivi, p. 24.

18 Cfr. C. THEOBALD, Il futuro del Cristianesimo in Europa, in https://www.settimananews.it/chiesa/futuro-
cristianesimo—europa/ .

19 P. Ricoeur, La critica e la convinzione, a c. di Daniella lannotta, Milano, Jaca Book, 1997, pp. 211-214.



intensita e di qualitd, povera di drammatica serieta e di consenso esperienziale? Non circola dentro
e fuori le nostre realta... una faciloneria, una presunta familiarita con il mistero che non aiuta a
creare le condizioni morali e spirituali per abbandonarsi come Gestt a Dio? Non sono forse anche
le nostre preghiere ‘guidate’, talmente generiche e atemporali (senza la storia) da farci esprimere
preghiere senza destinatario, senza un tu in un dialogo orante e fiducioso, esistenzialmente in

gioco?

Nella tradizione ebraico-cristiana Dio “ha un nome, ¢ una persona, ¢ un vivente che sta di fronte, &
un TU a cui si puo parlare. Non ¢ una divinita in senso vago. Non ¢ una diffusa entita divina”?. La
visione biblica di Dio ¢ la visione di un Dio che parla: condivide con noi umani la caratteristica del
linguaggio. Dio - ha scritto Romano Guardini - non ¢ soltanto 'Onnisciente, il Potente nel rivelarsi,
ma & Colui che parla®. Si, egli stesso esiste in forma di parola: "In principio era la Parola, e la Parola
era presso Dio. E la Parola era Dio. Cosi era in principio presso Dio" (Gv 1,1-2). In questo senso «a
costituire la realta della preghiera ¢ il parlare di Dio all'uomo»?’. Gesu stesso & Parola, ¢ la parola
che ha inaugurato la redenzione dentro la storia, la nostra storia®. Cio implica che con Dio
possiamo parlare! Possiamo perfino ‘imprecare’: salmi di imprecazione! Possiamo perfino parlare
con lui mettendo in campo tutti i nostri dubbi proprio nei suoi confronti (cfr. Borgonovo). La
Bibbia ¢ stata giustamente definita "il libro dell'angoscia umana", poiché in essa ¢ chiaramente
espressa l'accettazione fondamentale dell'inquietudine e il rifiuto di insediarsi in qualcosa che
potrebbe mascherarla. Proprio nella preghiera di Gesut questa angoscia esplode in modo pieno e
definitivo. Infine non ¢ un male che incredulitd e scetticismo vengano integrati nella preghiera -
anche se ci si rivolge a Dio dubitando, disperandosi, lamentandosi, accusandolo - perché allora la
fede diventera senz’altro piu sincera e, alla fine, pit matura. E, con Karl Rahner, potremo infine

dire: «Credo perché prego!»**

>>E’ anche vero che diverse persone vorrebbero pregare, magari tornare a pregare, ma non sanno
come e cosa dire...Cosa significa pregare e quale linguaggio si addice alla preghiera... Mancano le
parole ma forse anche un significato esistenziale delle parole oranti? Oggi il nostro linguaggio ¢
quello che é: povero, standardizzato, fatto di parole monche, scontato, emotivistico, pensiamo che un
linguaggio volgare sia pill spontaneo e vero, mentre ¢ soltanto violento, bugiardo e manipolatorio...
Prendete il linguaggio dei salmi: diciamo che ¢ vecchio, ‘superato’, di un'altra epoca, mentre la verita é che ¢
un linguaggio infinitamente pitt ricco del nostro, squaderna una serie di registri esistenziali e spirituali che noi
non conosciamo né pratichiamo pitr a causa della nostra pigrizia e del nostro conformismo culturale! Nei salmi
tanto la gioia quanto la disperazione sono vita autentica, vita scossa e davvero impaurita di fronte all’abisso di
Dio e del male, della morte, del dolore, dell’ingiustizia..., mentre noi trasformiamo tutto in psicologismo, in stati
d’animo passeggeri ed emotivismo. La preghiera dei salmi come quella di Gesu é fatta di gioia semplice
ed essenziale e allo stesso tempo é carica di tensione e di drammaticita. Noi oggi con le nostre parole

20 G. LOHFINK, Pregare ci da una casa. Teologia e pratica della preghiera cristiana, Queriniana, Brescia 2012, p. 21.
21 R. GUARDINI, Introduzione alla preghiera, Morcelliana, Brescia 1994.

22 G. EBELING, Dogmatica della fede cristiana, Marietti, Genova 1990, p. 255.

23 C. THEOBALD, La parola come Cristo, Christus 225 (2010), pp. 51-59, anche in Lo stile della vita cristiana,
Qigajon 2015, pp. 13-25.

24 C. BOTTIGHEIMER, (In)Sensatezza della preghiera. Alla ricerca di una ragionevole responsabilita, Queriniana,
Brescia 2022. Cosi come Karl Barth: “Essere cristiani e pregare ¢ una sola e medesima cosa. E un bisogno, una
sorta di respirazione necessaria per vivere”; K. BARTH, La preghiera. Commento al Padre nostro, Claudiana,

Torino 2013.



omologate abbiamo appiattito e banalizzato un po' tutto. Thomas Merton ha scritto che «quando
veramente facciamo dei salmi la nostra preghiera, quando realmente li preferiamo ad altri metodi ed
espedienti, facciamo si che Dio preghi in noi con le sue stesse parole. Ed ¢ allora che penetriamo sul
serio il senso dei salmi. Ed ¢ proprio allora che essi diventano la nostra preghiera d’elezione»?. D’altra
parte secondo Luce Irigaray, senza una preghiera personale le pratiche spirituali delle religioni
«diventano rapidamente dogmatiche»®

>>Per una definizione della preghiera: “Pregare ¢ un si a Dio, un assenso nell’esperienza della
contraddizione, nell’esperienza del dolore della finitezza e della morte, del dolore dell’oppressione
e del potere... Essa cerca la sua propria istanza - il volto di Dio nascosto nel silenzio. ... Si puo dire
tutto a Dio, letteralmente tutto, ogni sofferenza, ogni dubbio, e anche ogni disperazione, si pud
dire addirittura che non si riesce a credere in lui, che lo si considera morto, purché si cerchi di
dirglielo” (J.-B. Metz, Invito alla preghiera, p. 12, 14). Si puo dire tutto a Dio: senza paure e senza
riserve®’.

Se non riusciamo a pregare, infine, ¢ anche perché veniamo dall’educazione ad una preghiera astorica,
atemporale, una preghiera-rifugio, una preghiera privatistica ed intimistica, meramente devozionista,
mentre “essa racchiude una conversione alla responsabilita, alla responsabilita sociale e politica.
(-..). Un pregare maturo avviene sempre nella disponibilita ad assumere responsabilita” (Ivi, p.19 e
21). Preghiera e storia, vuol dire anche questo.

25 T. MERTON, La preghiera dei salmi, Queriniana, Brescia 2015. Anche Bonhoeffer propone di pregare i salmi
con Cristo: «In ognuna delle nostre preghiere cio che conta ¢ sempre soltanto la preghiera di Gesu Cristo, che &
carica di promessa e che ci libera da vane chiacchiere pagane. Via via che maturiamo nella penetrazione dei
salmi, e quanto piu spesso li preghiamo come nostra preghiera personale, tanto piu quest’ultima diverra
semplice e riccar; D. BONHOEFFER, Pregare i salmi con Cristo. Il libro di preghiera della Bibbia, Queriniana,
Brescia 2015. Anche Dietrich Bonhoeffer, Imparare a pregare, Qiqajon, Magnano 2015.

26 L. IRIGARAY, Tra Oriente e Occidente, Manifestolibri, Roma 1997, p. 53.

27 G. LOHFINK, Pregare ci da una casa, cit., p. 21.



